

# Santuarios, peregrinaciones v fiestas patronales

## en la cultura regional boyacense

Este artículo muestra resultados parciales del estudio relacionado con la religiosidad católica de los campesinos de los Andes Orientales colombianos, particularmente de las partes altas del Departamento de Boyacá. El tema central se organiza en torno al simbolismo de los santuarios donde se efectúan peregrinaciones y fiestas patronales que son elementos de construcción de identidad cultural y de memoria colectiva entre estas sociedades a nivel local y regional.

Palabras clave: Cultura regional, identidad, campesinos, simbolismo, religiosidad

#### ABSTRACT

This article shows partial results of the study related to Catholic religiosity of the peasants from the West Colombian Andes, particularly the high parts of the Region of Boyaca. The central topic is constructed around the symbolism of sanctuaries, where pilgrimages and patron saint's days there are carried out. Thes holy days are elements of the cultural and collective memory identity construction among these societies at local and regional level.

Key words: Regional culture, identity, peasants, symbolism, religiosity.

Este artículo hace parte de la tesis doctoral, en la Universidad de Paris 8 en marzo de 2005.
\*\* Ph.D. en Antropología, universidad de Paris 8, antropologo Universidad Nacional de Colombia Profesor de la UPTC, catedrático JDC

l artículo que se presenta a continuación tiene como objeto el estudio de la religiosidad católica de los campesinos de los Andes Orientales colombianos, particularmente de las partes altas del Departamento de Boyacá. El tema central se organiza en torno al simbolismo de los santuarios católicos donde se efectúan peregrinaciones y flestas patronales que son un elemento de construcción de identidad cultural y de memoria colectiva entre estas sociedades.

Se entiende por identidad del campesino boyacense habitante de las mesetas y las partes allas de la cordillera oriental, la evocación que él hace sobre lugares sagrados, a través de las prácticas religiosas (peregrinaciones o fiestas patronales), con el supuesto de considerarlos como propios. Se trata pues, de circunscribir un territorio por hitos sagrados, identificados por la realización de prácticas religiosas, pero ante todo interesa mirar la lógica y el proceso de construcción identitaria de las colectividades campesinas. En particular ver los imaginarios recreados sobre un territorio'.

Con este objeto, el análisis pretende fundamentalmente entender algunas relaciones entre religión y cultura, o de otra manera, comprender las complementariedades e imbricaciones que existen entre continuidades confesionales y códigos culturales; herencias confesionales, formas de pensar la realidad y de pensarse a si mismo, herencia confesional y lazos sociales, formas de pensar en comunidad. En estos contextos de sociedades tradicionales lo religioso es pensado como un componente del ámbito de la significación de lo social, como resultado de los procesos de sacralización de la totalidad de la realidad (fisica y social).

Metodológicamente, se trata de definir un territorio cultural, a partir de los imaginarios propios de la cultura campesina, de las fronteras mentales que ella misma se traza con referencia a los lugares sagrados; y de las imágenes de culto que se resguardan en los santuarios como imágenes de la memoria colectiva. Es decir, de imágenes que se perpetuan y configuran una entidad patrimonial, bien sea de una localidad o una región.

La categoria regional en este trabajo, es un ejercicio teórico producido por una red de santuarios y momentos de encuentro entre gentes de pueblos vecinos, en relación con los lugares de memoria y la producción de imágenes identitarias sobre ellos. En este sentido la regionalización planteada desde las fiestas y peregrinaciones religiosas encierra una extensión distinta de la politico administrativa.

El especie supone un terrápiro que a un vez pecamo una frontera que se forma con el megmento sugún el oud les sentantes son centres de salud e

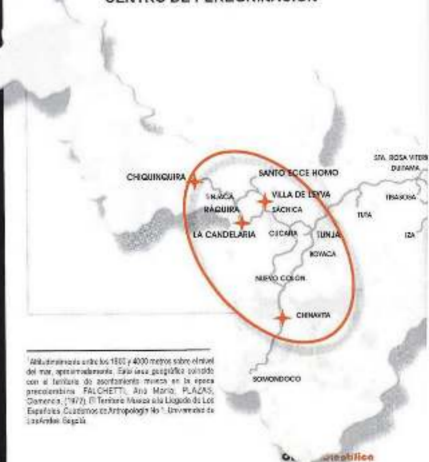
egennal. "En eska sistemas no se puede habbe de una "represada seción de la regional" forma llatis de la "En eska sistemas no se puede habbe de una "represada seción de la regional facilitativa ("ANJES V." tradicial de agril cación de lo social como "lentmeno social leisi" del cual habia (1962) Marget d'Etratage, Ez. Payat. Paria

## El trabajo de campo

A lo largo del trabajo de campo realizado entre los años 1993 y 2004, se observó que el fenómeno de la peregrinación y las fiestas patronales en Boyacá tiene su expresión máxima en el área de población que habita el páramo y el sub-páramo. Estos parametros generales, determinados por las características geográficas y sociales, permitieron proponer una subregionalización cultural del Departamento en relación con las prácticas religiosas que se realizan en este territorio.

Se identificaron en Boyaca cerca de treinta sitios de peregrinación comunicados por carreteras y caminos que forman toda una red compleja. Sin embargo, para los fines analíticos se seleccionaron cuatro de estos santuarios sobre los cuales se han hecho las descripciones: la Candelaria, Chiquinquirá, Chinavita y Villa de Leiva. El criterio de selección se hizo a partir de la identificación de los lugares de peregrinación de los campesinos que habitan en el Desierto de la Candelaria: Chiquinquirà, Villa de Leiva y Chinavita. La unión de estos santuarios permitió configurar una sub-región, dentro del Departamento de Boyacá, (como se observa en el mapa).

### DEPARTAMENTO DE BOYACÁ CENTRO DE PEREGRINACIÓN



Las observaciones en el trabajo de campo se enfocaron en los cultos a la Virgen bajo los nombres de la Candelaria, Chiquinquirá, el Carmen y Chinavita. Las descripciones tienen en cuenta el lugar en el cual se localiza el santuario, la población de esos lugares y la situación geográfica de los mismos. En las peregrinaciones se observó el tipo de prácticas rituales a través de las cuales se le rinde homenaje a la imagen mediante ofrendas, promesas y exvotos, procesiones y quema de pólvora. Al mismo tiempo en un mundo como el campesino, caracterizado por la -firme- creencia en el milagro y lo milagroso, se recogen relatos alrededor del tema de los prodigios, manifestaciones sobrenaturales, fenómenos atmosféricos, curaciones, atribución de cualidades especiales y tal vez lo más importante, la eficacia protectora de los santos, en relación, de algún modo, con la imagen de culto.

Desde esta perspectiva se trató de hacer un acercamiento al lenguaje del campesino, a sus expresiones símbólicas, ritos, manifestaciones, costumbres y valores de su vida cotidiana. Lo anterior para procurar desde alli una búsqueda interpretativa del mundo cultural del Otro, siendo conscientes de los limites de la interpretación del observador, ya que éste (el observador) hace una redefinición, desde su lógica, de lo que el Otro expresa en su propia lógica sobre su sentido de vida, su cultura.

La cuestión de las lógicas campesinas es una manera de concebir la existencia y un estilo o forma de vivir, de plantear y solucionar problemas que se van generando en la vida cotidiana, es un estilo diferente para relacionarse con los otros grupos humanos, de expresarse, comunicarse, de tener creencias trascendentes, religiosas y de plantearse cómo ellas se relacionan con la vida.

Las lógicas culturales no son sólo racionales, son también narrativas e imaginarias. Éstas crean realidades con sus propios códigos de significación; por ejemplo, el mundo religioso no funciona con la lógica de lo estético, ni de lo científico, ni del sentido común, sino de la fe.

La "lógica", es pues, la manera de ser, de estar presente en un espacio y tiempo determinados de la tierra y el cosmos, haciendo vida como un nosotros, en medio de otros. Desde esta óptica se entiende la cultura como un horizonte o mundo de sentidos, significados, intereses y valores que hacen relevante la vida cotidiana con el fin de construir la subjetividad personal y social. La cultura es en su continuo cambio construcción y deconstrucción, un proceso de transformación de significaciones conscientes e inconscientes\*.

Acercarse al mundo religioso del campesino es un asunto complejo, pues en tanto que es una dimensión de la cultura, implica sentidos de vida expresados en diversidad de símbolos, significados, lenguajes y modelos de vida que el habitante del campo ha construido y reelabora permanentemente en su historia.

Así pues, el sentido que se guiere reconstruir en el análisis de la observación, tiene su fundamento en el conjunto de lógicas interiorizadas, que interactúan en la mente del campesino donde lo religioso es pensado como un componente del mundo de la vida. Por esta razón, la comprensión del significado de las prácticas del campesino no se separa de las construcciones cognitivas cosmogónicas.

## officer 50A9 PANISHPEA. **ECHMIN** SATISFIE CERNOR TUCK toyeu "Carford Goosts, upons la comprende d'aignificada de la cultura, d'arando que. El concepto de calcula de calcindamente un compete somidifica. Al gual que trior Mabor proclèga el fembre es un crimed insulto las enfraradas de agráficación que él memo ha fojos. Considera que la cultura es ese undiembre y que el

análisis de dista ha do ser por lo tanto, no uno ciencia experimental en trusca de layes, sino una ciencia

interprolativa en busca de significaciones. Le sue busca es la explicación, interpretar de expresiones sociales

que son magnaticas en las superficia. El anté és «da bucallara» coneste on casentratar l'es extruduse de eign#backery on externance composers y substance. CEERTZ, 0 (1989-087), La merpressoon de las

El mundo de la iconografía en su relación con el "más allá"

El siguiente item tiene como objetivo describir interpretativamente la lógica del pensamiento religioso campesino, expresado en tres elementos que se relacionan entre si. El primero hace referencia a la creencia del campesino sobre la existencia de un mundo espiritual del "más allá" y su relación con la vida material. El

cultures, GEDISA, Borodona

segundo elemento, la concepción que el campesino tiene de si mismo -en tanto que ser humano- (natural y espiritual). Y en tercer lugar, el tema del culto a los santos y el papel que juegan los iconos en las relaciones con la sociedad del "más allá" y del "más acá".

La visión que tiene el campesino del cosmos se basaen la creencia de la existencia de un mundo humano terrenal que posee un mundo en el "más allá" (cielo. infierno o purgatorio). Dentro de esta dualidad, las creencias del campesino se fundamentan en la tradición católica de la existencia de "Dios" (creador), los santos y los ángeles que habitan el cielo, las almas del purgatorio, el diablo y las almas condenadas que ocupan el infierno.

Desde esta óptica y conforme a la mitología cristiana, se cree que la humanidad desciende de una pareja. original del principio de los tiempos, y que todos los hombres serán juzgados luego del advenimiento del fin del mundo y del "juicio final".

En la mentalidad del campesino, la noción de persona se fundamenta en la idea doctrinal según la cual el hombre es a la vez cuerpo y alma (o espiritu). El individuo está constituido por el organismo biológico (el cuerpo físico propiamente) y el alma o espíritu que constituye la parte animica del cuerpo. Este hombre es el depositario del conocimiento y de la razón.

Pero, el principio más importante, sin el cual la comprensión de la lógica del pensamiento campesino sería imposible, es la inmortalidad del alma. Las nociones de espació, tiempo y cuerpo están en relación de manera interdependiente por el principio según el cual existe una vida después de la muerte. Esto permite entender que muchas de las acciones rituales del campesino, si no todas, están orientadas, de cierta manera, a hacer votos para la "salvación del alma".

La característica del alma reside entonces en su inmaterialidad, su invisibilidad, su independencia del cuerpo, en la medida en que es separable de él y finalmente en su inmortalidad. El alma es un don de "Dios" que hace posible la existencia del ser humano.

Para don Rafael Casas (antiguo curandero de la Candelaria), la muerte se concebia como la separación del cuerpo y del alma:

"cuando se produce la muerte, el espiritu continua funcionando pero no el cuerpo... nosotros quedamos cuerpos cadavéricos. El espiritu permanece, y acompaña al cadáver en el cementerio durante la putrefacción del cuerpo, hasta entonces el espíritu queda libre".

Y con la muerte, el alma hace su trasmigración hacia el mundo del "más allá" como lo señalaba otro testimonio:

"La persona apenas muere, su alma va al purgatorio, y esa alma ruega por nosotros los que estamos en la tierra y uno ruega por ellas para que salgan del purgatorio a descansar. El purgatorio es terrible, pues de ahi se van las almas para el infierno o para el cielo, son tres cosas distintas, pero en el inflerno los que se van para allá no tienen salida, con el diablo martirizándolas, en el purgatorio si hay salida, tienen alivio, se purifican ahi y después se van para el cielo. Los que van al infierno pues son las que no se confiesan, los que no reciben la sagrada comunión, los que no piden a mi diosito ni a la santisima Virgen, eso es así... Al purgatorio van los que vamos a misa, pero allá se compadecen de nosotros y nos sacan a descansar de ahi... Los que van para el cielo para el cielo y los que van al infierno pues para infierno. Por ejemplo. Judas Escarlote, el que besó a Nuestro Señor Jesucristo y lo entregó a los enemigos, ese fue a parar al Inflerno, allá está. Los que no se casan por la iglesia también se van para el infierno".

El "más allá" es una de las preocupaciones más importantes en la vida del campesino: ¿Què viene después de la muerte?. Es este interrogante el que de plano establece una relación entre la sociedad de los muertos y la de los vivos. En otras palabras, se acentúa un vinculo entre este mundo y el "más allá".

El mundo del "más allá" es administrado por la Institución religiosa, fundamentada en el cumplimiento de los preceptos de la Iglesia católica. Así se entiende que de la misma manera que los individuos son interdependientes del mundo terrenal y "el más allá"; estos son determinados por los momentos del ciclo vital que índican, en detalle, las equivalencias de generación o de grupos de edad. De tal manera que el bautismo, la pubertad, el matrimonio y la muerte deben signarse con los sacramentos de la Iglesia. Según la tradición, es a través de estas sacramentos que se "obtiene la gracia divina"; es decir, el contacto con el mundo sagrado, Además, el rito, en tanto forma de representación, opera como un esquema simbólico por el cual se liga el individuo con la tradición.

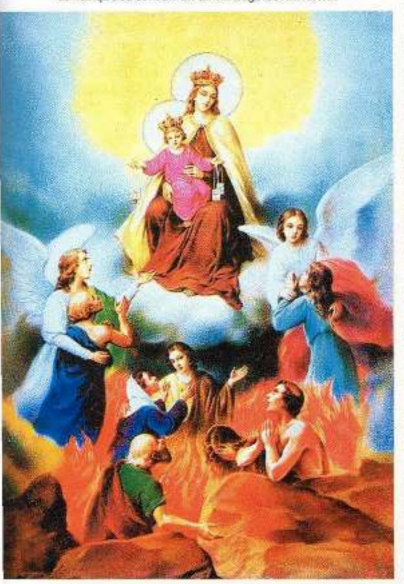
Vale la pena resaltar en este momento, que estos intereses de la Institución no concuerdan muchas veces con el pensar del campesino, en particular las nuevas generaciones, guienes con más frecuencia viven fuera de los dogmas de la Iglesia; por ejemplo, en unión libre. Lo anterior es motivo de continuas tensiones al interior de las famílias por las sanciones morales de que son objeto en las homilías dominicales.

Se constata de esta manera, el surgimiento de una actitud critica sobre el seguimiento de las tradiciones. asi como una crítica fundamental de las mismas Actualmente, podría decirse que aparece con cierta recu-

To manora general enter-compo per contrato y pen el conjunto de ideas, de creence y minerales no consente den inicia cade a rigida e acadeaca de la inicia cada cada (2012) (2012). becamming detailed on the sec 1993

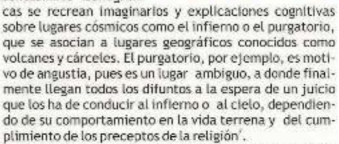
rrencia, la relativisación del conocimiento ancestral, en varias ocasiones a causa de otras religiones o de sectores teológicos o filosóficos dentro del mismo acervo. Sin embargo, este debe ser motivo de una próxima reflexión pues escapa al interés de este artículo.

Volviendo al tema, la iconografía juega un papel importante en la manera como el campesino se imagina el mundo del "más allá", y establece comunicación con el. La sociedad del "más allá" se observa frecuentemente representada en las imágenes religiosas que se comercializan en las ferias y fiestas patronales. También se percibe en el arte religioso de las iglesias. como es el caso de la imagen del purgatorio que se encuentra comúnmente en los muros a la entrada de las parroquias en los pueblos de Boyacá. En la imagen se representan los tres niveles del "más allá: en el primero, aparece la Virgen del Carmen con el Niño Jesús en sus brazos, quien sostiene el escapulario, un poco más abajo, los ángeles y los santos que interceden para que las almas que purgan penas puedan acceder al primer nivel; finalmente, en la base del cuadro, la imagen de las almas que se consumen en el fuego del infierno.



Otra imagen muy conocida entre los boyacenses que replica la idea del "más allá", es la representación de la Virgen del Amparo de Chinavita. En el cuadro se observa claramente. en un primer nivel, el cielo con los ángeles, en el centro la Virgen coronada con una capa azul, tachonada de estrellas. protegiendo la vida terrenal del cristiano, y en la parte inferior el infierno representado por figuras dantescas.

Sobre estas representaciones iconográfi-



También, estos imaginarios explican la relación entre el cosmos, la tierra y el cuerpo, dan razón y sentido a las prácticas religiosas observables en las peregrinaciones y fiestas patronales. En primer lugar, la imagen permite establecer una comunicación en doble sentido; por un lado, entre sociedades del "más allà" y la masa de creventes y en segundo lugar estimula relaciones entre los mismos devotos como comunidad de fe. Evidentemente estos actos comunicativos se establecen en el contexto de la fiesta y la peregrinación como acontecimiento excepcional, en el cual se potencializan aspectos propios de la cultura.

En esta lógica, se considera que el icono al cual se le rinde culto, se constituye en un elemento mediador entre el devoto o la colectividad creyente y la sociedad del "más allá". Los iconos se ven como bisagras que permiten vehicular el interés ante las deidades o el poder divino.

El papel mediador de la imagen es el de servir de soporte material de la representación del ser que intercede ante la fuerzas cósmicas, se considera así, que la imagen es el vehículo de mensajes hacia el "mas allá". El creyente habla frente a la imagen, llora, le cuenta sus tristezas, sus angustias, sus dificultades, le pide que le ayude y que tenga compasión de él o de ella. La imagen se configura así en un signo de articulación intersubjeti-

El cumptorio se piensa como un tappo de purificación, a cionde van las almes de las personas que han llevado. una vida, de pecada en la tierra. El as no salatan de esa cautiverlo hastalque las almas que ya han purgedo su cona accodan al creio e intervengos ante "Dios directamente", para logiz" el porcen de quienes están en el purcutorio. En el influero el latera su tiena ningue a casital ded de apivoción, está condenada a un comorto en inspired et executiva apecia de Novambrillés, less dell'evandores seguerren la sima lestenesta".



va y de interpretación de sentido común. Algo presupuesto como real, verdadero, auténtico, con una validez explicativa y una capacidad operativa.

La imagen no es para el campesino un elemento pasivo, sino que conforma activamente una realidad presupuesta. No es la que se adapta a la cosa en sí absoluta, sino la que ofrece la articulación y comprensión adecuada y correlativa desde una perspectiva universal de la realidad, que, en cuanto realidad se constituye en oralidad intersubjetiva; en comunicación dialéctica de pensamiento. Para el campesino la efigie se afirma como un lenguaje que permite expresar las zonas de la vida interior. Las imágenes de culto lejos de facilitar la aceptación pasiva, fustiga y exalta la conciencia que el campesino puede tener de sus capacidades sobre el mundo exterior y el interior.

La comunicación con los santos establece una relación de reciprocidad porque el hombre necesita de sus dioses (o sus representaciones) tanto como ellos necesitan de los hombres. Peregrinar hacia los dioses es un acto de legitimación de su sacralidad.

Las imágenes son vías que conducen al más allá y aunque el campesino no las vea como tales, se crean estados de comunicación. Cualquiera que sea en efecto el signo del santo, imagen de bulto o pintura, en la psicología del campesino, éste es presencia viviente, podría decirse de carne y hueso.

# A manera de conclusión

Las fiestas y peregrinaciones muestran una manera de frecuentar, vivir y representar un lugar a través del recuerdo y la memoria. Michel De Certeau las denomina prácticas del espacio<sup>o</sup>. Es decir, que éstas muestran la manera individual y colectiva de reapropiación del territorio.

Caminar, hablar, escuchar, rezar, bailar, comer, beber, contemplar son acciones sociales que posibilitan, según De Certeau, dos procesos: de reapropiación y de realización espacial<sup>10</sup>.

El primero se refiere al proceso mismo de caminar el espacio del peregrino que recorre caminos en diferentes direcciones hasta lugares precisos. El segundo, insiste sobre el proceso que concibe la palabra como la realización sonora del imaginario; es decir, la representación producida por el peregrino, como la consumación del espacio.

El conjunto de santuarios: Candelaria, Chiquinquirá, Chinavita y Villa de Leiva configuran un circuito de peregrinación que el campesino del Desierto de la Candelaria 
procura visitar por lo menos una vez en su vida, para 
pagar una promesa y conocer los santuarios. 
Efectivamente, el peregrino acude alli; pero, al hacerlo 
le inventa nuevas características, porque con las promesas actualiza el poder milagroso del lugar con nuevos 
testimonios sobre la experiencia. Ellos transforman en 
algo el significado espacial y potencian sus cualidades. 
Hacer memoria y recorrerlo es una forma de practicar los 
lugares. Son reaproplaciones o figuras de estilos, es un 
arte que combina un estilo y un uso.

Por último la integración entre espacio, tiempo y movimiento permite hablar de Áreas devocionales, regionales o subregionales, todas constituyen una forma histórica de organización del espacio andino y de identidad determinado por el hecho religioso y las relaciones sociales primarias presentes en él y cuyos perimetros geográficos y centros articuladores remontan su origen al periodo colonial con la fundación de los cultos católicos. Igualmente, se resume que los santuarios con sus fiestas y peregrinaciones cumplen un papel de integración y fortalecimiento de las relaciones de parentesco, amistad y vecindad que constituyen la base cultural de las expresiones religiosas.

Los santuarios son espacios que se construyen dinámica e integralmente entre el cosmos, la tierra y el cuerpo social. Son altos lugares de culto donde acuden distintos grupos sociales en acto de veneración a una imagen religiosa. Dichas peregrinaciones delimitan un espacio sagrado por la devoción y los movimientos a un centro ritual<sup>11</sup>. En los Andes del Altiplano boyacense estos santuarios, sus fiestas y calendarios religiosos definen y reproducen de manera simbólica una geografía de identidad e interacción social en el habitus del campesino.

58 octuses 2003 Culture Cleatifica

<sup>13.</sup> PPAT, "Los Sartuar de Marianos et Catar la: Una Apresana sido e ede la Etrogoria". En Apresa Sentela (1951), Religidades Populas, Ed Antingos Manariosa DE CERTE AU, Monet (1980). L'invention du pubblica Sarimono Paris.

<sup>&</sup>quot;bid

United in red the nationalists of bicket to the fector as wide so distinguish promotes connected to subject or relationes de hermanique, designance cloto perchassion or the last imagenes. This son hermanitas', doe una anciena de Raquita, proporte assumption of designance or interest of the contract of

- ALVAREZ, S. (1989), La Religiosidad popular, Anthropos, Barcelona.
- AUGE, M. (1999). La vida como relato. En: Estudios Documentales: Muni-K'at, Gustemala.
- AYAPE, E. de San Agustín (1935), Historia del desierto de la Candelaria.
   Escuela tipográfica saleciana. Bogotá.
- \_\_\_\_(1950), Fundación y noticias de la provincia de nuestra soñoro de la Candelaria: Lumen Christi, Bogotá
- BORGE, P. (1945). El sentido trascendente del descuprimiento y conversión de Indias. En: Missionella Hispanica N° 13. Depte. de Misiología Española. Misdad.
- CALVET, L. (1984). La tradition orale: Presses Universitaires de France.
   Paris.
- CALVO, T. (1991). Paul Ricouer: los caminos de la interpretación: ANTHROPOS España.
- CORTES V. (1960). Visitas a los Santaerios Indigenes de Boyaca en 1577. En Rev. Colombiana de Antropología volumen IX: Instituto Colombiano de Antropología, Bogotá.
- DE CERTEAU, M. (1990). L'invention du quotidien Gallimard. Paris.
- DUPRONT, A. (1987). Du sacre: Gallimard. Paris. DUQUE, L. (1987).
   Historia extensa de Galambia. T III. Lerner. Bogotà.
- DUVIOLS, P. (1977). La destrucción de las refigiones antinas. Universidad Autónoma de México. Mexico.
- ESTRADA, J. (1989). Del reto de la religiosidad popular a la teologia. En: ALVAREZ, Santalo, La Religiosidad popular Barcelona. Anthropos.
- FALCHETTI, A.; PLAZAS, C. (1972). El territorio muisca a la llegada de los españoles. Guadernos de Antropología No. 1. Universidad de Los Andes, Booctá.
- FALS, B. (1978), Campesinos de los Andes. Punta de Lanza. Bogotá.
- FOUCAULT M. (1983) El sigisto y el poder. Traducción del ingles: Epilogo a la segunda edición del libro de Hubert L. Dreyfus y Paul Rabinow: Michael Foucault: beyond structuralism and hermeneulics (Michael Foucault: más allá del estructuralismo y la hermeneulica) públicado por la Chicago University Press. E.U.
- GARCIA, R. (1998). Entre el orden social y el conflicto: MuniCat. Guatemala.
- GEERTZ, C. (1989). La interpretación de les culturas. Barcelone: GEDISA.
- GENECCO, C.; ZAMBRANO, M. (2000) Memorias hegemônicas. En: memorias disidentes. ICAN. Bogotá.
- GIMENEZ, G. (1978). Cultura popular y religión en el Ananuac: Centro de Estudios Ecumenicos. México.
- GRUZINSKI, S. (1990). La guerra de las imágenes. Fondo de Cultura Económica México.
- HALBWACHS, M. (1984). Les cadres sociaux de la mémoire collective. Michael: Alvin, Paris.
- HERRERA, M. (2002), Ordener para controlar, ICANH. Bogotá.
- HERVIEU, D. (1998). Vorsion neuvaguichstanieme?. Perk: Cerl.
- (1988), identités religieuses en Europe: Cerf. Paris.
- (1993): La religion pour mêmoire: Cerf. Paris.
- ISAMBERT, F. [1979]. Le Sers du sacré: fête et religion populaire: Minut. Pars.
- JODELET, D. (1989), Représentations sociales. Presses Universitaires.
   Paris.
- LE GOFF, J. (1981). La neissance du purgroir: Galtimed. Paris.
- · MAUSS, M. (1967). Manuel d'Ethnologie; Payod. Paris.
- MORENO, C. (1994). Mítica y paisaje en el Desierto de la Candelaria un planteamiento de religiosidad campesina como religiosidad local, Tesis de graco de Antropólogo. Universidad Nacional de Colombia. Bogotá.
- (1998), Modes de penseé et pratiques religieuses chez les paysans du Désert de la Candelaria. Mémoire DEA Anthopologie et Sociologie du Politique. Université Paris VIII. Francia.
- O'GORMAN, E. (1988), Destierro de sombras, UNAM, México.
- +POOLE, D. (1982), Los santuarios religiosos en la economía regional andi-

- na, in Albachis Phutunne, v. XVI No. 19: Instituto Pastoral Andine, Equador,
- SIMON, F. (1981). Noticias historiales de la conquista de tierra firme en las indias occidentales. Tomo III. Banco de la Republica. Bogotá.
- VERNANT, J. "Quand quelqu'nun freppe à la porte...", In ; Le genre humain, No 23 Le religeux dans le politique. Seuil. Paris. 1991; 9-16.

CellurgCicatifles